**Почему необходимо освящение**

Духовная жизнь христиан начинается с рождения свыше. Это очень важная часть жизни каждого настоящего верующего. В этот момент, происходит сокрушение сердца, признание своей негодности и осознание своей вины перед Богом, Создателем и Владыкой неба и земли. Человек, с сокрушенным сердцем, бежит к спасительной жертве искупления, принесенной Иисусом Христом на кресте с тем, чтобы доверить свою жизнь Искупителю, ставшему его Господином.

Это радикальный поворот жизни, замена ее основ. Вместо того чтобы продолжать утверждать самого себя, рожденный от Святого Духа человек признает, что его эгоизм больше не имеет права на существование. Иисус, Его истина и воля становятся теперь мерилом жизни.

Все это очень важно. Без настоящего покаяния, без рождения свыше нет спасения. Не отвергнувший себя, и не признавший Господства Иисуса Христа человек продолжает находиться в состоянии бунта против Бога, а значит, в состоянии погибели, не имея истинной Божьей жизни.

Вместе с тем, покаяние, это еще не все. Несмотря на всю свою важность, оно не является конечной целью само по себе. Это только первый, хотя и очень важный шаг, в великом процессе Божественной трансформации человека. Многие искренние христиане, не понимая этой истины, сталкиваются с серьезными проблемами. Поверив, что покаяние даст им новую жизнь, они через время обнаруживают, что им все равно приходится бороться с массой недостатков и трудностей.

Священное Писание в ряде мест говорит о людях, которые, став детьми Божьими не демонстрировали достаточного духовного роста, продолжая жить навыками, сформировавшимися до того, как они стали верующими.

Вот одно из таких мест:

**1 Кор 3:1** И я не мог говорить с вами, братия, как с духовными, но как с плотскими, как с младенцами во Христе.

Младенцы это не выросшие люди. Они уже являются людьми, но во многих сферах, они еще не могут функционировать так, как функционируют взрослые люди.

Нормальные младенцы растут. Это является одним из важных признаков жизни. По мере роста они осваивают все новые и новые навыки, с обретением которых они становятся взрослее.

Что-то подобное происходит и в духовной жизни. Рождаясь свыше, христианин получает новую, Божью жизнь. Эта небесная жизнь, возникшая в нем, развивается, постепенно покоряя себе сферу за сферой в его личности. Этот процесс известен в Писании как духовный рост.

Покаяние делает возможным достижение двух очень важных целей христианской жизни – духовной зрелости и способности влиять.

Обеспечение духовного роста детей Божьих является одной из основных целей служения Церкви. Вот как пишет об этом апостол Павел:

**Еф 4:11-12** И Он поставил одних Апостолами, других пророками, иных Евангелистами, иных пастырями и учителями, 12 к совершению святых, …

**Еф 4:14** дабы мы не были более младенцами, колеблющимися и увлекающимися всяким ветром учения, по лукавству человеков, по хитрому искусству обольщения,

Таким образом – обретение духовной зрелости является одной из основных задач нашей жизни. Об этом должны заботиться служители. К этому должны стремиться настоящие христиане.

В свою очередь, зрелость тоже не является самоцелью. Писание говорит, что духовная зрелость является одним из важнейших условий настоящего христианского влияния, способности детей Божьих приобретать души для Христа и созидать их, созидая Церковь.

По этой причине мы посвятим следующие несколько недель, исследованию вопроса практического достижения зрелости и имеющего место параллельно с этим, обретение навыков эффективного созидательного влияния.

Эта серия будет состоять из шести проповедей. Сегодня мы будем говорить о том, почему духовная зрелость необходима. В следующее воскресенье, коснемся вопроса, как обрести духовную зрелость. Оставшиеся четыре проповеди мы посвятим вопросам практики созидающих действий духовной зрелости.

Необходимость духовной зрелости признается большинством христиан. Наверно нет такого верующего, кто не хотел бы быть сильным и зрелым, способным побеждать искушения и противостоять греху. Проблема только в том, какую цену люди готовы платить, чтобы эту зрелость обрести. Многие христиане не против бы стать духовно зрелыми, если бы зрелость случилась в одночасье, просто так, сама по себе. Но, когда речь заходит о том, что зрелость взращивается только посредством серьезной и настойчивой работы, пыл большинства желающих охладевает.

Одной из причин этого является недостаточное понимание, что такое духовная зрелость и почему она необходима. Люди думают, что это какое-то качество, доступное только немногим. Своеобразное супер христианство, статус каких-то особых людей.

Священное Писание опровергает подобные мнения. Оно представляет духовную зрелость жизненной необходимостью и естественным развитием жизни каждого христианина. Это демонстрируется посредством нескольких важных аспектов, делающих духовную зрелость крайне необходимой.

1. **Устраняет последствия греха**

Грехопадение, эта ужасная катастрофа, происшедшая на заре истории человечества, нанесла существенный ущерб структуре человеческой личности. Это в огромной степени определяет состояние людей сегодня.

Разрушив гармоничные отношения человека с Богом, грех мгновенно поверг его в состояние, в котором он лишился некоторых, жизненно важных функций, бывших возможными только при наличие таких отношений.

Вкусив запретный плод, Адам и Ева, из радостных и счастливых обитателей рая, превратились в жалких, и несчастных изгнанников, вынужденных скитаться по лицу земли, в болезнях и тяжелом труде зарабатывая себе на пропитание.

Грех разрушает жизнь. Когда Бог говорил человеку, что вкусив от дерева познания добра и зла, он смертью умрет, именно это Он и имел в виду. Без живительной связи с Богом, не только общество, но, прежде всего, и сам человек, сущность его личности теряет способность быть целостной и гармоничной. Подобно коррозии, проникшей глубоко внутрь, грех повредил человека изнутри. Лишив человека гармоничных отношений с Богом, он сделал невозможной внутреннюю гармонию в его личности.

Это привело к глубоко укоренившимся внутренним противоречиям, постоянно раздирающим жизнь каждого человека изнутри. Часто людям кажется, что эти проблемы находятся снаружи. Свои обиды, раздражение, отсутствие радости и мира, и другие качества, делающие их внутреннюю жизнь несчастной, они объясняют неблагоприятными обстоятельствами, или неправильными поступками тех, кто их окружает. При очевидности вины окружающих людей, людям трудно допустить мысль, что истинная причина такого состояния заключается в них самих.

Одна из причин этого в недостаточном понимании реальности поражающего воздействия греха на человеческий род. В момент грехопадения, при разрыве существовавшей на то время связи с Богом, человеческая личность претерпела серьезные изменения внутри. Происшедшее тогда, сделало человека уязвимым, лишив его мира, уверенности, и способности правильно относиться к людям, и обстоятельствам.

Христианская жизнь в огромной степени сфокусирована на постепенном преодолении последствий того, что произошло с нами во время грехопадения. Преображение в образ Иисуса Христа это не просто высокопарные религиозные слова. Это жизненно необходимая реальность.

Во время покаяния или рождения свыше, человек получает прощение грехов, с него снята вина, он больше не находится во вражде с Богом. Но покаяние не освобождает его в одночасье от последствий пагубного воздействия греха на его личность. Он продолжает нести их в себе. Именно эти последствия, разрушившие способность личности к гармоничной и радостной жизни, и создают наиболее существенные проблемы, делая жизнь многих христиан трудной и даже несчастной.

Духовный рост настоящих детей Божьих представляет собой, постепенное преображение своего внутреннего мира, в характер Иисуса Христа. Практически это означает, что по мере трансформации его внутреннего мира, устраняются последствия разрушительного действия грехопадения. Личность таких христиан становится более целостной, уверенной, радостной и счастливой. В этом – одно из основных благословений духовной зрелости.

Для того чтобы иметь лучшее представление об этом процессе, мы сначала внимательно посмотрим на то, что произошло с человеком в момент грехопадения. Представляя описание истории грехопадения, Священное Писание особо подчеркивает несколько особо важных элементов пагубного эффекта греха на личность человека.

Мы подробно рассмотрим каждый из них.

* 1. **Претензия на самозначимость**

Самое первое, что сказано о людях, после того, как они согрешили, было связано с их стыдом. Писание говорит об этом так:

**Быт 3:7** И открылись глаза у них обоих, и узнали они, что наги, и сшили смоковные листья, и сделали себе опоясания.

Это был весьма своеобразный стыд. Люди стали стыдиться своей наготы, не по моральным причинам, а по причине того, что нагота подчеркивала отсутствие какой-либо значимости в самих себе.

Претензия люде на самозначимость, является одной из основных структурных проблем человеческой личности, возникших в момент грехопадения. До этого момента люди никогда не задумывались о своей собственной значимости. Они жили Богом, находясь в полной гармонии с Ним. Последовав совету дьявола, люди возомнили о себе, что они имеют значимость в самих себе. При этом, поверив в эту ложь, люди в реальности, где-то в глубине души знают, что у них этой значимости нет.

Это приводит людей к необходимости постоянного самоутверждения. Человек становится зависимым от того, какой эффект он производит на других, признают ли другие значимость, на которую он претендует. Ради этого, он стремиться к различным достижениям.

Адам и Ева в попытке хоть как-то показать свою значимость спешно сшили себе примитивные одежды из фиговых листов. Выглядело не слишком впечатляюще, но это было уже что-то, что люди сделали сами, без Бога, без Его указаний и помощи. Это было первым шагом, подчеркивающим их неистребимую претензию на самозначимость.

Потом были города, империи и полеты в космос, многочисленные научные открытия и изобретения. Кто-то хочет впечатлить других своей силой, кто-то своей красотой, кто-то способностями, работой, положением, одеждой, машиной, известностью, возможностями и т.д. Все это связано с глубоко укоренившимся стремлением к самозначимости.

Заметьте, что чаще всего, все эти достижения, сами по себе не являются проблемой. Бог сотворил человека, чтобы он развивался, разумно и творчески используя все богатства вселенной, в которую он был помещен. Проблема в другом. Человек использует различные достижения в качестве средства, которым он пытается прикрыть свою наготу, или, другими словами, подтвердить свою претензию на то, что он сам по себе что-то значит.

У каждого человека свои фиговые листья и свои опоясания. Он покрывает свою наготу тем, что для него доступно, и что кажется на данный момент, в данной ситуации более впечатляющим. Беда в том, что это состояние делает человека несчастным, наполняя его жизнь неистребимыми и никогда неразрешимыми внутренними противоречиями.

Глубоко внутри себя, он точно знает, что не является тем, за кого он себя выдает. Пытаясь произвести эффект на окружающих, он постоянно боится, что другие не признают этого, что его разоблачат, что истинная картина того, кто он есть будет вскрыта. Это приводит человека в состояние постоянного напряжения и дискомфорта, неистребимо присутствующего в подсознании, от которого он не может освободиться. Чаще всего, люди даже не осознают этой проблемы. Они просто чувствуют себя неуютно, их жизнь лишена внутренней стабильности и уверенности.

Претензия на самозначимость ставит человека в положение, в котором он постоянно ожидает угрозы и поэтому, постоянно готов защищаться. По-английски это состояние выражают термином defensiveness. Как только человек чувствует угрозу, что его претензия на самозначимость не признается кем-то, он неизбежно включает средства защиты. Это разрушает его способность к построению гармоничных взаимоотношений, делая его еще более неуверенным и несчастным.

Счастливая и уверенная христианская жизнь невозможна без решения этой важной проблемы, созданной грехопадением.

* 1. **Боязнь ответственности**

Второй элемент тяжелых последствий грехопадения заключается в страхе. Предъявив претензии на значимость и право самостоятельных действий, человек глубоко внутри себя понимает, что как он сам, так и все его решения уязвимы. Они не совершенны, и поэтому, не всегда точны. Самим собой и своими усилиями он не способен обеспечить себе благополучную и счастливую жизнь. Поэтому он боится. Он боится всего. Последствий, которые принесут его действия. Неудачно складывающихся обстоятельств. Неприятных или опасных действий со стороны других.

До грехопадения человек не задумывался об этом. Его жизнь принадлежала Богу. Подчиняясь Его указаниям, он точно знал, что Божья мудрость и совершенная воля обязательно гарантируют успех. Теперь все стало по-другому. Сделав заявку на независимость от Бога, человек, в действительности, пытается стать богом. Поэтому ему нужно нести на себе ответственность этой независимости. Вот почему в глубине своего сердца он боится.

Страх не только нарушает покой и гармонию в человеческом сердце, он толкает человека к странным и неразумным действиям.

У Адама и Евы это выглядело так. Они боялись Божьего возмездия.

**Быт 3:8-10** И услышали голос Господа Бога, ходящего в раю во время прохлады дня; и скрылся Адам и жена его от лица Господа Бога между деревьями рая. 9 И воззвал Господь Бог к Адаму и сказал ему: где ты? 10 Он сказал: голос Твой я услышал в раю, и убоялся, потому что я наг, и скрылся.

Скрываться от Бога было глупо. Адам и Ева хорошо знали, что Бог вездесущий, и поэтому убежать от Него невозможно. Но, после своего греха, они не могли посмотреть Богу в глаза. Они понимали, что их статус радикально изменился. Из Божьих друзей и сотрудников, они превратились в Его конкурентов, и, таким образом, врагов.

Понимая, что они не могут противостоять Богу (а именно это является неизбежной претензией каждого независимого от Бога человека), первые люди инстинктивно убежали в кусты, наивно пытаясь скрыться от всеведущего и вездесущего Бога.

Боязнь последствий и ответственности является еще одним элементом глубокой коррозии личности. Как и в случае с претензией на самозначимость, люди усиленно пытаются заглушить и подавить ее, забыться, отвлечься, утопить сознание в опьяняющем действии алкоголя или наркотиков. Но, как только наркотический эффект проходит, человек снова возвращается к самому себе и к своим страхам.

Вот почему проблема страхов, является одной из наиболее серьезных психологических проблем сегодня. Она выражается в самых различных формах, но именно она часто делает людей несчастными, толкая их на неразумные действия.

* 1. **Лживость**

Кроме претензии на самозначимость и, связанного с ней страха, грех изуродовал человеческую личность еще с одной стороны. Он сделал ее лживой. Последовав совету дьявола, первые люди потеряли способность быть простыми и открытыми. Они стали постоянно хитрить и лукавить.

После того, как согрешивший Адам все-таки встретился с Богом, Бог задал ему прямой вопрос.

**Быт 3:11-13** И сказал: кто сказал тебе, что ты наг? не ел ли ты от дерева, с которого Я запретил тебе есть? 12 Адам сказал: жена, которую Ты мне дал, она дала мне от дерева, и я ел. 13 И сказал Господь Бог жене: что ты это сделала? Жена сказала: змей обольстил меня, и я ела.

Бог прекрасно знал, что произошло. Спрашивая Адама, Он хотел помочь ему осознать и сформулировать, что произошло. Вопрос, заданный Богом, содержал в себе несколько конкретных, логически связанных между собой принципов. Задавая его, Бог ясно показывает Адаму, что его странное поведение и жалкое состояние является результатом его греха, его претензии на независимость, его попытки быть богом. Тем не менее, на этот конкретный вопрос, содержащий в себе ясную подсказку на правильный ответ, Адам не мог ответить просто.

Пораженная грехом личность человека, не может функционировать на таком уровне. Вместо этого, она начинает лукавить, извиваясь, как только возможно. С первого взгляда, Адам не говорил неправды. Действительно, Адам не сам взял плод с дерева. Ему дала Ева. В свою очередь Еву, действительно дал Адаму Бог. Все факты были на месте. Проблема была в другом.

Восставший против Бога человек, использует свой разум, свои интеллектуальные способности, не для того чтобы признать Божью правду. Вместо этого, он пытается выстроить факты таким образом, чтобы они, как-то оправдали его действия. Ведь он же имеет значимость! Ведь с ним же нужно считаться!

В этом проблема грехопадения. Будучи ослеплены грехом, люди, вместо того чтобы признавать свои ошибки и грехи и искать возможности исправляться, они бросают все свои силы на то, чтобы придумать оправдывающую их, более-менее правдоподобную теорию.

Внутренняя лживость, отказ преклоняться перед истиной и действовать в соответствии с ней, подобно внутренней коррозии, разрушают способность человека к эффективной и полноценной жизни. Она поражает все сферы его жизни, являясь причиной многочисленных проблем, как в нем самом, так и в его взаимоотношениях с другими.

Унаследованная от Адама лживость лишает людей простого и ясного подхода к жизни и к ее фактам. В результате, люди говорят одно, имеют в виду другое, и делают третье. Лживость лишает человеческое общество одного из его наиболее важных элементов его существования – доверия. Пораженные лживостью люди не знают, кому и насколько можно верить.

* 1. **Самоцентризм**

Еще одной коррозией, проникшей глубоко в сердце человека в момент грехопадения, стал эгоизм. Эгоизм – это восприятие самого себя наивысшей ценностью.

Когда Бог поставил Адама перед фактом его ответственности, он не только стал извиваться, пытаясь оправдать себя, он стал выгораживать себя, прикрываясь теми, кто, казалось бы, был наиболее дорог ему.

**Быт 3:11-12** И сказал: кто сказал тебе, что ты наг? не ел ли ты от дерева, с которого Я запретил тебе есть? 12 Адам сказал: жена, которую Ты мне дал, она дала мне от дерева, и я ел.

Удивительно, что еще совсем недавно, Адам восхищался Евой, воспевая ее полную принадлежность ему и их неразрывность. Сейчас же, он намеренно ставит себя вне нее. Причина этому – порежение эгоизмом.

Воспринимая себя наивысшей ценностью, человек готов идти по головам, сдавать всех без разбора, лишь бы обезопасить себя. Зная эту особенность людей, дьявол, говоря с Богом по отношению Иова, заявлял:

**Иов 2:4-5** И отвечал сатана Господу и сказал: кожу за кожу, а за жизнь свою отдаст человек все, что есть у него; 5 но простри руку Твою и коснись кости его и плоти его,-- благословит ли он Тебя?

Так знают людей в мире духов. Инстинкт самосохранения, обеспечения своих интересов и удовлетворения своих желаний является одной из основных мотиваций для человеческих действий. Именно он определяет реальность жизни людей. Все остальное, в огромном смысле организованно вокруг человеческого эгоцентризма.

Апостол Павел говорит об этом:

**Тит 3:3** Ибо и мы были некогда несмысленны, непокорны, заблудшие, были рабы похотей и различных удовольствий, жили в злобе и зависти, были гнусны, ненавидели друг друга.

Эгоизм, являясь одним из непосредственных эффектов греха, создает целый комплекс проблем, уничтожая личность изнутри. Борьба за удовлетворение своих желаний, становится главной мотивацией и движущей силой. Вот почему апостол говорит, что мы были рабами похотей и различных удовольствий.

Эгоизм неизбежно производит зло, зависть и ненависть к другим людям. Будучи движим своими желаниями, человек никогда не может полностью достичь того, что он хочет. Ему постоянно кто-то мешает. И это понятно. Окружающий его мир существует не ради него. Люди, с которыми пересекаются его пути, не живут ради него, наоборот, каждый из них живет такими же тоже претензиями, чтобы все вокруг жили ради них. Так как с удовлетворением желаний связывается их смысл и цель жизни, то чаще всего, люди чувствуют себя неудовлетворенными, униженными и, поэтому, несчастными.

Кроме того, доминирование эгоизма неизбежно ставит человека в положение конкуренции с окружающими его людьми, что погружает все его жизнь в постоянное напряжение и в бесконечные конфликты. Человек вынужден постоянно следить, чтобы кто-то не посягнул на его интересы, и предпринимать меры, когда это происходит.

* 1. **Претензия на власть**

Последний эффект грехопадения, упомянутый в третьей главе книги Бытия, выражается в претензии людей на власть над другими.

Это вполне естественно. Как мы уже отметили, каждый человек, претендует на свою значимость. Его, пропитанная эгоизмом природа, требует, чтобы другие считались с его желаниями и удовлетворяли их. В связи с тем, что люди естественно противятся этого, ожидая того же самого по отношению к себе, для достижения этих целей остается только один метод – власть, которая заставляет окружающих делать то, что человек хочет.

Падшему человеку люди нужны для того, чтобы они признавали его значимость и удовлетворяли его желания. Он согласен в какой-то степени заботиться о них, но только настолько, насколько это помогает достижению его изначальной цели.

Стремление доминировать над другими, было особо подчеркнуто Богом в момент вынесения приговора Еве.

**Быт 3:16** Жене сказал: умножая умножу скорбь твою в беременности твоей; в болезни будешь рождать детей; и к мужу твоему влечение твое, и он будет господствовать над тобою.

Слово влечение, в данном контексте означает «стремление иметь власть», «стремление заставить делать желаемое». Этими словами, Бог подчеркивает, что восстав против Бога, люди обрели себя на постоянную борьбу за власть.

Эта борьба осуществляется самыми разными способами. Кто-то добивается политической власти, кто-то власти экономической, подчиняя себе других деньгами, кто-то использует социальные рычаги или просто, свою напористость и наглость, чтобы иметь право и реальную способность заставлять других делать то, что они хотят.

При этом, в любом положении, человек остается нестабильным и неудовлетворенным. В случае, если над ним властвует кто-то, он не может быть счастливым, потому что это противно основным претензиям его природы. В случае если ему удается захватить какую-то власть, он живет в постоянном беспокойстве, понимая, что в любой момент он может этой власти лишиться.

Таким образом, нарушив внутреннюю структуру человеческой личности, грех произвел в ней серьезные искажения, лишающие человека полноценной и гармоничной жизни.

Рождение свыше, устраняя основу человеческой греховности, не устраняет ее последствия. Эти последствия устраняются только в процессе духовного роста, по мере того, как человек преображается в образ Иисуса Христа.

Апостол Петр пишет, что рождение от Святого Духа делает возможным настоящий духовных рост, происходящий в результате последовательного отказа от остаточных явлений эффекта греха, и регулярного питания Словом Божьим.

**1 Пет 2:1-3** Итак, отложив всякую злобу и всякое коварство, и лицемерие, и зависть, и всякое злословие, 2 как новорожденные младенцы, возлюбите чистое словесное молоко, дабы от него возрасти вам во спасение; 3 ибо вы вкусили, что благ Господь.

Апостол Павел писал Фессалоникийцам, подчеркивая, что их духовный рост измеряется возрастанием в вере, и реальной любви к другим.

**2 Фес 1:3** Всегда по справедливости мы должны благодарить Бога за вас, братия, потому что возрастает вера ваша, и умножается любовь каждого друг ко другу между всеми вами,

Именно об этом говорит изучаемый нами текст.

**Еф 4:11-13** И Он поставил одних Апостолами, других пророками, иных Евангелистами, иных пастырями и учителями, 12 к совершению святых, на дело служения, для созидания Тела Христова, 13 доколе все придем в единство веры и познания Сына Божия, в мужа совершенного, в меру полного возраста Христова;

Христианская жизнь в большом смысле этого слова, является возрастанием в зрелости, т.е. практического освобождения от разрушительных последствий грехопадения, претензии на самозначимость, боязни, лживости, эгоизма и претензии на власть.

1. **Делает жизнь стабильной и радостной**

Второй причиной, делающей возрастание в зрелости необходимым, являются благословения, которые приходят с ней. Апостол утверждает, что стабильность, удовлетворение и глубокий настоящий мир в сердце христианина возможен настолько, насколько он возрастает в наполнении себя Христом.

**Еф 4:14** доколе все придем в единство веры и познания Сына Божия, в мужа совершенного, в меру полного возраста Христова; дабы мы не были более младенцами, колеблющимися и увлекающимися всяким ветром учения, по лукавству человеков, по хитрому искусству обольщения,

Возрастание в человека совершенного, реально живущего Иисусом Христом, позволяет нам освобождаться от младенчества. В этом месте, апостол подчеркивает, что первый признак возрастания в зрелости выражается во внутренней духовной стабильности.

Духовная стабильность выражается в уверенности, наличии глубокого мира и спокойствия в сердце человека. Она необходима для обеспечения последовательного движения в общем развитии жизни, для того, чтобы иметь способность правильно реагировать на различные сложности, с которыми нам приходится сталкиваться в реальности жизни.

Духовная стабильность культивируется посредством усиления практической роли истины в жизни христианина. Чем более человек обладает духовной зрелостью, тем лучше он будет знать истину, и тем больше он будет иметь убежденность в ней, тем яснее он будет понимать ее практическую значимость в каждой конкретной ситуации жизни. Духовно зрелый человек реально полагается на истину, зная, каким образом она действует в различных обстоятельствах.

Поэтому он спокоен. В каждой конкретной ситуации, он знает, что все находиться под контролем Небесного Отца, понимая, что его ответственность заключается в том, чтобы точнее действовать в соответствии с истиной.

Внутренняя стабильность, о которой говорит здесь апостол, обретается по мере устранения последствий поражающего действия грехопадения на личность человека.

Например, чем меньше человек претендует на свою значимость, тем меньше ему нужно беспокоиться о том, что кто-то не будет с ним считаться. Тем спокойнее и увереннее он будет. Тем меньше он будет метаться со стороны в сторону, ища решения своих проблем в новых идеологиях и учениях.

Или, чем больше человек будет искать зависимости от Бога, тем меньше он будет бояться за последствия своих действий, тем увереннее будет его внутренний мир.

Чем больше человек будет послушным Богу, тем меньше ему нужно будет скрывать, тем менее лживым и лукавым он будет.

И так все остальное. Конечно, отказ от претензии на собственную значимость, жизнь полной зависимости от Бога и победа над лживостью возможны только тогда, когда человек находит значимость в Боге и смысл своей жизни в Боге и Его слове.

Христиане должны жить подобно Иоанну Крестителю, говорившему о Христе:

**Ин 3:30** Ему должно расти, а мне умаляться.

Преображение в характер Иисуса Христа имеет практическое измерение. Чем более мы будем прогрессировать в нем, тем более глубокой, спокойной и уверенной будет наша жизнь, независимо от обстоятельств, в которых нам придется жить.

Объявляя Адаму и Еве результаты их греха, Бог подчеркнул, что им придется жить в реальном мире, с его катаклизмами, с неблагоприятными условиями, в болезнях и с тяжелым трудом.

**Быт 3:16-19** Жене сказал: умножая умножу скорбь твою в беременности твоей; в болезни будешь рождать детей; и к мужу твоему влечение твое, и он будет господствовать над тобою. 17 Адаму же сказал: за то, что ты послушал голоса жены твоей и ел от дерева, о котором Я заповедал тебе, сказав: не ешь от него, проклята земля за тебя; со скорбью будешь питаться от нее во все дни жизни твоей; 18 терния и волчцы произрастит она тебе; и будешь питаться полевою травою; 19 в поте лица твоего будешь есть хлеб, доколе не возвратишься в землю, из которой ты взят, ибо прах ты и в прах возвратишься.

Возрастающие в зрелости дети Божьи не получают идеальных условий жизни здесь на земле. Болезни, природные бедствия, проблемы несовершенного общества, точно также являются частью их жизни, как и у всех других людей. Но, они приобретают способность жить в реальном мире, имея внутреннюю убежденность и стабильность, делающую их жизнь эффективной. Много лет после катастрофы грехопадения, псалмопевец Давид говорил о том, что настоящие дети Божьи умеют эффективно жить, независимо от давления жизни.

**Пс 1:1-3** Блажен муж, который не ходит на совет нечестивых и не стоит на пути грешных и не сидит в собрании развратителей, 2 но в законе Господа воля его, и о законе Его размышляет он день и ночь! 3 И будет он как дерево, посаженное при потоках вод, которое приносит плод свой во время свое, и лист которого не вянет; и во всем, что он ни делает, успеет.

Далее, он говорит о нечестивом, которого уносит при малейшем дуновении ветерка. Проблема многих верующих людей в том, что они мало чем отличаются от нечестивых. Ходя в церковь, и, может быть, считаясь верующими на протяжении многих лет, эти люди так и не укоренились, так и не стали плодоносными. Им все время кто-то мешает. То ветер, то зной, то холод. У них постоянно есть виноватые в их неудачах, но их так и продолжает носить по ветру.

Духовная зрелость делает христианина не только выносливым. Она наполняет его богатой и плодотворной жизнью. Это и есть настоящая радость и счастье!

Это и есть цель настоящего христианства. Апостол Иоанн, обращаясь к верующим первого столетия, пишет.

**1 Ин 1:3-4** о том, что мы видели и слышали, возвещаем вам, чтобы и вы имели общение с нами: а наше общение-- с Отцем и Сыном Его, Иисусом Христом. 4 И сие пишем вам, чтобы радость ваша была совершенна.

Настоящая христианская радость, это не просто неизвестно откуда нагрянувшие, или искусственно вызванные чувства. Совершенная радость может быть только результатом настоящего возрастания в зрелости. Эта радость непоколебима. Ее не может сломать никакая буря. Она исходит из состояния глубокого мира и уверенности в Боге, чем более гармоничен наш внутренний мир с миром Божьим, тем более прочной является наша удовлетворенность в Нем.

Об этом говорят практически все авторы Нового Завета. Они усиленно стремятся помочь своим духовным детям, реально возрастать в зрелости, чтобы те могли достичь поистине счастливой и полноценной жизни.

Апостол Павел был одним из наиболее ярких примеров такой глубокой радости. Когда его посадили в тюрьму, некоторые люди называвшие себя христианами стали использовать эту ситуацию, чтобы продвигать себя. Это должно было осложнять и без того тяжелого положение Павла. Но он, на удивление всем, продолжал радоваться. И эта радость не была поверхностной или искусственно возбужденной. Он радовался по причине того, что он был зрелым человеком, способным правильно реагировать даже на такую сложную ситуацию.

Вот что он говорит:

**Фил 1:18** Но что до того? Как бы ни проповедали Христа, притворно или искренно, я и тому радуюсь, и буду радоваться,

Немного ниже он объясняет причины своей радости.

**Фил 1:20-21** при уверенности и надежде моей, что я ни в чем посрамлен не буду, но при всяком дерзновении, и ныне, как и всегда, возвеличится Христос в теле моем, жизнью ли то, или смертью. 21 Ибо для меня жизнь-- Христос, и смерть-- приобретение.

Это – настоящая глубина христианской жизни. Подобно глубинам моря, она неподвержена штормам. Все штормы бушуют на поверхности. Радость апостола Павла в этих тяжелейших обстоятельствах была естественной и настоящей.

И это был далеко не единственный случай такой радости в жизни апостола.

Когда апостол столкнулся с жестоким противостоянием лжеучителей в Коринфе, когда люди, обращенные через его служение, отвернулись от него, он не впал в уныние. Причину этого он объясняет так:

**2 Кор 3:18-4:1** Мы же все открытым лицом, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа. 4:1 Посему, имея по милости [Божией] такое служение, мы не унываем;

Реальное преображение в образ Иисуса Христа, наполнение своей личности Его характером, позволяет детям Божьим иметь глубокий и непоколебимый мир, в самых больших скорбях.

Несколькими стихами позже, апостол пишет о проблемах физических трудностей, которые ему и его соратникам приходилось переживать в результате гонений и других тягот служения. И здесь он имеет основание для радости.

**2 Кор 4:16-17** Посему мы не унываем; но если внешний наш человек и тлеет, то внутренний со дня на день обновляется. 17 Ибо кратковременное легкое страдание наше производит в безмерном преизбытке вечную славу,

Духовно зрелый человек всегда имеет основание для радости. И это основание не выдуманное, а реальное. Такая радость недоступна незрелым людям. Многие христиане, застрявшие где-то в младенческом состоянии, не знают такой свободы. Они страдают и мучатся при самых, казалось бы незначительных сложностях.

По этой причине, сегодня так популярны различные церкви и учения, обещающие сделать христиан радостными быстро и гарантированно. К сожалению, вместо серьезной работы по взращиванию зрелости, эти движения, чаще всего просто мутят воду в стакане, искусственно возбуждая чувства, не решая глубинных проблем человеческой слабости и незрелости.

Итак, зрелость необходима, потому что она помогает устранять последствия разрушительного действия греха, восстанавливая целостность и гармоничность личности. Кроме того, духовная зрелость позволяет христианину достигать внутренней стабильности и мира, позволяющих иметь непоколебимую и настоящую радость, независимо от обстоятельств.

Но и это еще не является конечной целью. Духовная зрелость делает христианина способным созидать души, вокруг него.

1. **Учит созидательному влиянию**

Апостол Павел писал об этом так.

**Еф 4:14-16** дабы мы не были более младенцами, колеблющимися и увлекающимися всяким ветром учения, по лукавству человеков, по хитрому искусству обольщения, 15 но истинною любовью все возращали в Того, Который есть глава Христос, 16 из Которого все тело, составляемое и совокупляемое посредством всяких взаимно скрепляющих связей, при действии в свою меру каждого члена, получает приращение для созидания самого себя в любви.

Все мы хотели бы иметь влияние. Именно это желание в человеке, подверженном греху, движет его к претензии на власть. Это стремление иметь власть над другими, приводит человека к постоянному напряжению, конфликтам и стрессам.

К сожалению, такими неверными средствами влияния часто пользуются и многие христиане. Пытаясь привести кого-то ко Христу, или же заставить кого-то праведно жить, многие христиане пользуются методами, мало чем отличающимися от методов, распространенных среди людей мира сего.

Апостол Павел в этом месте, показывает реальный путь настоящего христианского влияния. Он радикально отличается от всего, что известно в мире. Это влияние основано не на давлении, не на страхе и манипуляции, а на любви и созидании. Проблема заключается только в том, что такое влияние доступно только духовно зрелым людям.

Влияние, представленное в этом тексте, реально исходит из глубины жизни. Люди, обладающие стабильностью и глубоким миром, построенным на убежденности в истине, не могут не влиять. Где бы они не находились, какое бы положение или должность они не занимали, они обязательно будут оказывать созидающее влияние.

Многие христиане добиваются постов, должностей или формального признания, объясняя, что это им нужно, чтобы они могли служить людям. Это совершенно ошибочный подход. Дело в том, что истинное созидающее влияние или есть, или его нет. Его невозможно назначить, потому что оно зависит не от положения или должности, а от качества личности человека.

В одно время, Саул всеми силами старался лишить Давида влияния. Но Давид просто жил, верно ходя перед Богом, и люди следовали за ним, отворачиваясь от Саула.

Подобно этому, обладавшие формальной властью фарисеи чего только не предпринимали, чтобы лишить влияния Иисуса Христа. Сначала они обвиняли Его в нарушении субботы. Затем говорили, что Он сумасшедший. Потом стали распространять слухи, что Он изгоняет бесов силою Вельзевула. Но, несмотря на все это, Иисус продолжал иметь реальное влияние.

Влияние Иисуса Христа определялось глубиной Его личности, реальностью Его зрелости, как человека.

Кроме того, что духовно зрелых людей невозможно лишить влияния, они сами по себе не могут не влиять. Люди, возрастающие в зрелости, не просто могут говорить истину в любви, они ее говорят, они не просто взаимодействуют с другими людьми в церкви, но их взаимодействие обязательно имеет созидающее взаимодействие, ведущее к росту Церкви.

Чем более мы возрастаем в духовной зрелости, тем больше мы видим ценность Иисуса Христа, тем больше мы любим Его Церковь, тем больше мы пропитываемся Его стремлениями и целями – созидать тех, из кого состоит Церковь.

**Измерение прогресса зрелости**

* Оказываете ли вы реальное созидательное влияние на людей?
* В каких точках вашей жизни, вы теряете мир и стабильность в сердце?
* Занимаетесь ли вы серьезно преодолением последствий грехопадения в вашей личности?
	+ Боретесь ли вы с претензией на самозначимость?
	+ Побеждаете ли вы страх?
	+ Искореняете ли вы лживость?
	+ Сокрушаете ли вы свой эгоизм?
	+ Смиряете ли вы свои претензии на власть?